




2
Storia

memorix

Storia 2
dal Medioevo

ai moti del 1848



Memorix – Storia 2
Copyright © 2018, 2010, EdiSES S.r.l. – Napoli

9  8  7  6  5  4  3  2  1  0
2022  2021  2020  2019  2018

Le cifre sulla destra indicano il numero e l’anno dell’ultima ristampa effettuata

Grafica di copertina:

Progetto grafico:
ProMedia Studio di A. Leano – Napoli

Fotocomposizione:
EdiSES S.r.l. – Napoli

Stampato presso:
Vulcanica S.r.l. – Nola (NA)

per conto della
EdiSES – Piazza Dante, 89 – Napoli

www.edises.it

ISBN 978 88 9362 162 5 info@edises.it

A norma di legge è vietata la riproduzione,

anche parziale, del presente volume o di parte di

esso con qualsiasi mezzo.

L’Editore

http://www.edises.it/
mailto:info@edises.it


Memorix

Chiari nell’esposizione, esaurienti nei contenuti, gradevoli
nella grafica, i Memorix si propongono di agevolare – come il
nome stesso suggerisce – il processo di memorizzazione, stimo-
lando nel lettore sia l’attenzione visiva sia la capacità di associa-
zione tra concetti, così da “trattenerli” più a lungo nella mente.
Schemi, uso frequente di elencazioni e neretti, parole-chiave,
curiosità, brevi raccordi interdisciplinari, test di verifica a fine
capitolo: ecco le principali caratteristiche di questi tascabili. 

Utili per apprendere rapidamente i concetti base di una disci-
plina o per ricapitolarne gli argomenti principali, i libri della
collana Memorix si rivolgono agli studenti della scuola superio-
re, a chi ha già intrapreso gli studi universitari, a quanti si accin-
gono ad affrontare un concorso. Ma anche a tutti coloro che
vogliono riappropriarsi di conoscenze che la mancanza di eser-
cizio ha affievolito o semplicemente vogliono farsi un’idea su
materie che non hanno fatto parte della propria esperienza sco-
lastica o, ancora, vogliono avere a portata di mano uno strumen-
to da consultare velocemente all’occorrenza.

Eventuali aggiornamenti o errata corrige saranno resi disponibili on
line (www.edises.it) in apposite sezioni della scheda del volume.

Potete segnalarci i vostri suggerimenti o sottoporci le vostre osser-
vazioni all’indirizzo redazione@edises.it

http://www.edises.it/
mailto:redazione@edises.it


Storia 2

Con un linguaggio semplice ed efficace, il volume racconta
gli avvenimenti, le idee, i conflitti, i protagonisti, i luoghi della
Storia medievale e moderna. 

Dal 476 d.C., la data che convenzionalmente segna la fine
dell’Impero romano d’Occidente e l’inizio del Medioevo, al
1848, l’anno in cui l’Europa è attraversata da una violenta onda-
ta di rivolte: queste le coordinate temporali entro cui si snoda il
percorso.

Riquadri di approfondimento, spiegazioni di termini specifi-
ci, tabelle cronologiche e un dettagliato indice analitico aiutano
il lettore a memorizzare i fatti narrati e a individuare i raccordi
tra i vari passaggi storici: dai regni romano-barbarici all’Impero
carolingio fino all’affermarsi del feudalesimo, dal tramonto del-
l’Impero alla formazione delle grandi monarchie nazionali, dal-
la scoperta dell’America all’espansione coloniale e alle guerre di
religione nell’Europa del Cinquecento, dalla crisi del Seicento
alle rivoluzioni del Settecento, dall’età napoleonica al Quaran-
totto, per citare solo alcuni dei grandi eventi presi in esame.



Sommario

1. Il Medioevo e la Chiesa

1.1. Il Medioevo 1
1.2. Il ruolo del cristianesimo 2
1.3. La figura di Gesù di Nazareth 3
1.4. Le fonti del cristianesimo 4
1.5. Il cristianesimo e il paganesimo romano 5
1.6. Il cristianesimo alla conquista dell’Impero 8
1.7. La Chiesa: non solo un’istituzione religiosa 9
Test di verifica 12

2. I regni romano-barbarici

2.1. La fine dell’Impero d’Occidente e l’inizio del Medioevo 14
2.2. La fusione fra Romani e barbari 15
2.3. I regni a Occidente 16
Test di verifica 24

3. La restaurazione imperiale di Giustiniano

3.1. Giustiniano: il tentativo di rifondare l’Impero 26
3.2. La Guerra gotico-bizantina 27
3.3. Il progetto di Giustiniano 31
Test di verifica 36

4. L’Italia prefeudale: i Longobardi, i Bizantini, i Franchi e il papato

4.1. I Longobardi in Italia 38
4.2. Il modello produttivo curtense 41
4.3. Il regno dei Franchi da Clodoveo a Pipino il Breve 42
4.4. La Chiesa: un’istituzione sempre più forte 45
4.5. La nascita dello Stato della Chiesa 47
Test di verifica 52

5. L’Islam e il mondo orientale

5.1. L’Islam ha diviso o ha unito? 55
5.2. Nascita ed espansione dell’Islam in Arabia 56
5.3. L’Impero islamico 58



6 Sommario

5.4. Il contributo dell’Islam alla crescita culturale 60
Test di verifica 63

6. Carlo Magno e il feudalesimo

6.1. La politica estera 65
6.2. La campagna in Italia contro i Longobardi 66
6.3. La lunga guerra contro i Sassoni 68
6.4. La disastrosa campagna contro gli Arabi 69
6.5. La guerra agli Àvari 70
6.6. La nascita del Sacro Romano Impero 71
6.7. I caratteri del Sacro Romano Impero 74
6.8. La rinascita carolingia 76
6.9. La fine del Sacro Romano Impero 77
6.10. La realtà feudale 79
6.11. Gli ultimi secoli dell’Alto Medioevo: nuove invasioni

in Europa occidentale 81
Test di verifica 86

7. La crisi dei poteri universalistici

7.1. La ripresa dopo il Mille 88
7.2. Il Sacro Romano Impero di nazione germanica 90
7.3. La politica cesaropapista di Ottone I 92
7.4. La dinastia di Sassonia dopo Ottone il Grande 94
7.5. La disputa con la feudalità 96
7.6. La lotta per le investiture 97
7.7. L’affermazione dei Comuni 101
7.8. La Chiesa tenta il proprio rilancio: crociate, persecuzioni

e riforme 103
7.9. Le Repubbliche marinare 107
7.10. La lotta tra Impero e Comuni 108
Test di verifica 113

8. L’Europa nel Basso Medioevo

8.1. Dopo Barbarossa: definitiva affermazione dei Comuni
e delle Repubbliche marinare 115

8.2. Dopo Barbarossa: il definitivo declino dell’Impero 117



Sommario 7

8.3. Dopo Barbarossa: l’affermazione degli Stati nazionali
(Inghilterra, Francia e Spagna) 122

8.4. Francesi e Aragonesi si spartiscono il Regno di Sicilia 126
8.5. La fine del sogno teocratico della Chiesa 127
8.6. La situazione nel resto d’Europa 129
Test di verifica 132

9. Dalla crisi del Trecento al consolidamento degli Stati nazionali

9.1. Una crisi a tutto tondo 134
9.2. La Guerra dei Cent’anni 136
9.3. La Guerra delle Due Rose e la rinascita dell’Inghilterra 141
9.4. La Spagna verso l’unità 143
9.5. L’Europa centro-orientale e la nascita dell’Impero ottomano 144
Test di verifica 150

10. L’Italia alla fine del Medioevo

10.1. Nascono le signorie e principati 153
10.2. Milano, Firenze e Venezia 155
10.3. Il Ducato di Savoia e il Regno di Napoli 159
10.4. La crisi della Chiesa 160
10.5. La Pace di Lodi e la Lega italica 163
Test di verifica 167

11. Il Cinquecento: un mondo in trasformazione

11.1. Le scoperte geografiche 169
11.2. L’Età moderna 171
11.3. Le conseguenze delle scoperte geografiche:

la colonizzazione e il nuovo assetto economico in Europa 174
11.4. Le Guerre d’Italia 177
11.5. L’Impero di Carlo V e l’inizio del duello franco-asburgico 181
11.6. L’Europa in crisi: la Riforma protestante e l’avanzata

dei Turchi ottomani 182
11.7. Caratteri ed espansione del protestantesimo 185
11.8. La nascita della Chiesa anglicana 188
11.9. La fine del grande impero di Carlo V 189
11.10. L’avanzata ottomana e Solimano il Magnifico 191
Test di verifica 194



8 Sommario

12. Il Secondo Cinquecento in Europa: l’età della Controriforma

12.1. Riforma cattolica e Controriforma 197
12.2. La debolezza della Spagna 199
12.3. L’Inghilterra dopo Enrico VIII: Maria ed Elisabetta 202
12.4. La Guerra anglo-spagnola 204
12.5. La Francia e la Guerra di religione (1562-1598) 206
12.6. Il declino dell’Italia nel Secondo Cinquecento 210
Test di verifica 214

13. Il Seicento: cento anni di crisi

13.1. La crescita dei Paesi atlantici, il declino di Spagna e Italia 216
13.2. La Guerra dei Trent’anni 218
13.3. L’assolutismo in Francia 222
13.4. La Francia del Re Sole 225
13.5. La crisi monarchica e la rivoluzione in Inghilterra:

il trionfo del liberalismo 231
13.6. Il Seicento nel resto d’Europa 237
13.7. Le scienze e la repressione del dissenso 239
Test di verifica 243

14. Il Settecento: cento anni rivoluzionari

14.1. Il primato inglese 246
14.2. La Rivoluzione agricola e industriale 248
14.3. L’Illuminismo 250
14.4. Un altro secolo di guerre 254
14.5. Il dispotismo illuminato 257
14.6. Alla conquista dell’America 258
14.7. L’indipendenza americana 260
14.8. La Rivoluzione francese 262
14.9. Rivoluzione borghese, rivoluzione giacobina e ritorno borghese 266
14.10. L’ascesa di Napoleone 272
Test di verifica 278

15. Dopo la Rivoluzione: da Napoleone ai moti del Quarantotto

15.1. La fine della Rivoluzione francese, Napoleone al potere 281
15.2. Il regime di Napoleone 283
15.3. L’impero di Napoleone 284



15.4. La fine di Napoleone 287
15.5. La Restaurazione 290
15.6. I moti del 1820-21 e l’indipendenza greca 294
15.7. L’indipendenza in America latina 297
15.8. I moti del 1830-31 299
15.9. Gli eventi in Italia e in Europa prima del 1848 300
15.10. Il Quarantotto 304
15.11. Italia: la Prima Guerra d’Indipendenza 306
15.12. La fine della “Primavera dei popoli” 307
Test di verifica 311

Indice analitico 315

Sommario 9





1. Il Medioevo e la Chiesa

I punti-chiave

➢ Il Medioevo è inteso come “età di mezzo” fra età antica-classica ed

età moderna-rinascimentale.

➢ Il cristianesimo predica nuovi valori, totalmente contrari rispetto al

paganesimo romano.

➢ Il cristianesimo si struttura: da esso nasce una Chiesa unitaria,

capace di organizzarsi.

➢ Dopo un iniziale assoggettamento della Chiesa allo Stato romano, la

prima si sostituisce a quest’ultimo durante il crollo delle istituzioni

dell’Impero d’Occidente.

➢ La Chiesa si trasforma da istituzione religiosa a potente istituzione

politica.

1.1. Il Medioevo

Medioevo (dal latino medius, “di mezzo”, e  ævum, “età”) è
un’espressione che serve ad indicare l’età che si trova fra quella
antica o classica e quella moderna della storia europea, durata
circa mille anni. Convenzionalmente, il suo inizio è fissato al
476 d.C., anno in cui i barbari guidati da Odoacre deposero
l’ultimo Augusto dell’Impero romano d’Occidente, Romolo
Augustolo. 

Il Medioevo fu un periodo di grandi cambiamenti sul piano
culturale, sociale e politico per tutta l’Europa.

Esso può essere suddiviso in due grandi fasi:

• Alto Medioevo (476-1000), segnato dalle invasioni barbari-
che, dalla nascita dello Stato della Chiesa e del Sacro Roma-
no Impero, dallo sviluppo del modello socio-economico feu-
dale, nonché dall’espansionismo dell’Impero islamico su tut-
to il bacino del Mediterraneo;

• Basso Medioevo (1000-1492), caratterizzato dalla nascita
degli Stati nazionali, dalla lotta fra papato e impero, dalla
rifioritura dei commerci e dell’economia, concluso con la sco-
perta dell’America da parte di Cristoforo Colombo.



1.2. Il ruolo del cristianesimo

Prima di entrare nello specifico contesto del Medioevo, sarà
bene spiegare cos’è il cristianesimo, la sua dottrina, la sua gerar-
chia. Vero è che il cristianesimo ha contribuito a modificare
vistosamente la società già in epoca romana, influenzando in
maniera notevole le scelte della politica tardo-imperiale. Tutta-
via, il ruolo sociale e politico della Chiesa, al di là degli aspet-
ti più puramente religiosi, si è fatto sentire con tutta la sua for-
za proprio quando l’Impero d’Occidente è collassato. Alcuni
studiosi affermano che il cristianesimo fu anche tra le cause di
indebolimento dell’Impero stesso, per via della sua dottrina
basata sulla tolleranza e la non violenza. In ogni caso, bisogna
ricordare che i segnali di crisi dell’Impero romano si erano
cominciati ad avvertire già nel III secolo, un’epoca in cui i fatto-
ri di indebolimento erano numerosi e di diversa natura (politi-
ca, istituzionale, sociale, economica). Il cristianesimo può aver
contribuito al crollo delle strutture imperiali solo in minima
parte.

La religione tradizionale romana si stava trasformando su
impulso non tanto del cristianesimo, quanto dei culti mitraici e
orientali. Nel IV secolo il cristianesimo non era ancora il credo
più seguito dell’Impero, sebbene lo stesso Costantino ne avesse
compreso il grandissimo potenziale. Tuttavia, la ragion di Stato
non aveva subito un totale rovesciamento morale sul piano poli-
tico condizionato dalla nuova fede. Ad esempio, Costantino non
esitò a ordinare l’uccisione di alcuni suoi familiari e non abban-
donò mai il politeismo, anzi individuò nel Dio dei cristiani,
secondo una visione pragmatica tipica del paganesimo romano,
la divinità che lo aveva aiutato nella vittoriosa battaglia di Pon-
te Milvio del 312.

La rivoluzione valoriale cristiana contribuì in misura rile-
vante a cambiare la società tardo imperiale e il suo impianto di
valori, ma il ruolo politico che il cristianesimo assunse nel
Medioevo è stato decisivo per l’evoluzione storica dell’Europa.
Ovviamente, il cristianesimo di cui parliamo in età medievale è

2 Il Medioevo e la Chiesa



assai diverso e più politicamente spregiudicato rispetto a quello
più genuino seguito dai fedeli in epoca imperiale.  

Inoltre, non si vuole proporre il cristianesimo e l’ascesa della
Chiesa come unico fattore caratterizzante l’età medievale, la
quale fu segnata da molti altri nuovi elementi.

1.3. La figura di Gesù di Nazareth

Nato a Betlemme fra il 7 e il 2 a.C., Gesù di Nazareth iniziò
la sua predicazione in tutta la Palestina all’età di trent’anni. Si
trattava di una predicazione rivoluzionaria per l’epoca, perché
sanciva l’uguaglianza davanti a Dio di tutti gli uomini, la fra-
tellanza, un rapporto padre-figli fra Dio e gli uomini. In più,
Gesù predicava la libertà degli uomini e l’amore, per Dio e per
il prossimo, anche se nemico. Per quanto riguarda le autorità
romane, la pericolosità della predicazione di Gesù risiedeva:

• principalmente nell’innovativa divisione fra potere tempo-
rale e potere spirituale, secondo l’indicazione “Date a Cesa-
re quel che è di Cesare e a Dio quel che è di Dio”,

• ma anche nel suo essere spirituale e trascendentale.

La nuova predicazione, infatti, rifacendosi al misticismo
orientale, non era ancorata al pragmatismo e all’utilitarismo
religiosi tipici del paganesimo romano. Nell’antica Roma la
devozione agli dèi era offerta per ottenerne, in cambio, dei
benefici materiali. La predicazione di Gesù, invece, non inco-
raggiava il materialismo. Le sofferenze e le difficoltà andavano
viste come dei passaggi obbligati, da affrontare attraverso la fede
in Dio e nella speranza della risurrezione.

Gesù fu riconosciuto dai suoi seguaci quale Figlio di Dio, il
Messia degli Ebrei. Il titolo di Figlio di Dio, le continue accuse
di corruzione e ipocrisia rivolte alla casta sacerdotale ebraica e
la predicazione della vita eterna anche per i peccatori gli valse-
ro la condanna a morte da parte del sinedrio dei sacerdoti ebrei,
confermata poi dal governatore romano Ponzio Pilato. Tre
giorni dopo la sua morte, avvenuta in un momento imprecisato

La figura di Gesù di Nazareth 3



tra il 26 e il 36 d.C., i suoi seguaci ne annunciarono la risurre-
zione e avviarono un’intensa attività di evangelizzazione
rivolta a tutti i popoli della Terra.

1.4. Le fonti del cristianesimo

La buona novella, il Vangelo, il messaggio di risurrezione
inviato da Gesù di Nazareth, fu tramandato oralmente solo per
un breve periodo. Tra la metà e la fine del I secolo d.C. furono
scritti i 4 vangeli canonici, ossia quelli riconosciuti ufficialmen-
te dalla Chiesa attribuiti agli Apostoli Matteo e Giovanni e ai
discepoli Luca e Marco. I Vangeli di Matteo, Marco e Luca sono
detti sinottici. Messi a confronto fra loro su colonne parallele,
ci si può rendere conto che i fatti narrati sono più o meno gli
stessi per tutti e tre gli evangelisti, anche se declinati in forme
leggermente diverse e secondo un ordine cronologico non sem-
pre identico. Quello di Giovanni, scritto attorno al 100 d.C., a
differenza degli altri, pone l’accento sull’essere divino di Gesù.
Tutti gli altri furono dichiarati apocrifi già nel II secolo e per-
tanto, da allora, non sono stati più presi in considerazione sul
piano dottrinario. 

Ai quattro Vangeli si aggiungono gli Atti degli Apostoli, il
libro attribuito a Luca, in cui si narrano le gesta delle prime
comunità cristiane, e le Lettere, scritte per lo più da Paolo di
Tarso, un ebreo convertito al cristianesimo. Egli, pur non aven-
do mai conosciuto Gesù, si adoperò in un’infaticabile opera di
evangelizzazione in tutto l’Impero. Infine, l’Apostolo Giovanni
scrisse l’Apocalisse, un testo caratterizzato da visioni simboli-
che sul paradiso e la fine del mondo. 

I Vangeli, gli Atti degli Apostoli, le Lettere e l’Apocalisse sono
i libri sacri del cristianesimo e compongono il Nuovo Testa-
mento. Insieme ai libri della tradizione ebraica, quelli dell’An-
tico Testamento, formano la Bibbia.

In tutto l’Impero nacquero numerose comunità, dirette da
presbiteri ai quali si affiancavano dei ministri detti diaconi.
Gli Apostoli, i più stretti discepoli di Gesù, fornivano ai pre-

4 Il Medioevo e la Chiesa



sbiteri le direttive sulla dottrina e l’amministrazione delle
chiese. La struttura della nuova religione si fece via via più
articolata. Un certo gruppo di chiese fu raggruppato territo-
rialmente in diocesi, dirette dai vescovi, ossia dai successori
degli Apostoli.

Ovviamente all’inizio non esisteva un’unica chiesa universale.
Ogni chiesa locale assunse caratteri peculiari sia sul piano dot-
trinario, sia su quello formale, che nei secoli successivi sarebbe-
ro stati annullati solo tramite i concili, assemblee straordinarie
dei vescovi attraverso le quali si delineano le linee guida che i
fedeli e i religiosi devono seguire per non essere esclusi dalla vita
dell’unica Chiesa.

1.5. Il cristianesimo e il paganesimo romano

Inizialmente i Romani non percepirono una particolare diffe-
renza fra l’ebraismo e il cristianesimo. Pensavano si trattasse di
una delle numerosissime sette mistiche di stampo orientale.
Esse trovavano grande seguito a causa delle misere condizioni di
vita alle quali erano costretti ampie fasce della popolazione. I
culti misterici orientali offrivano un impianto religioso consola-
torio, basato sul contatto diretto con la divinità e sulla promes-
sa di una vita ultraterrena migliore. Tuttavia, il cristianesimo
andava ben oltre questa impostazione, e ciò sfuggì agli storici
romani dell’epoca. 

Il cristianesimo è una religione monoteista non individuali-
stica, ma comunitaria, fondata su ideali di egualitarismo e fra-
tellanza, secondo criteri solidaristici del tutto innovativi per l’e-
poca.

È una fede interiore, prima ancora che esteriore, priva del
carattere strumentale-pragmatico che era invece tipico della
religione Romana. Essa è libera dal raggiungimento di scopi
materiali. L’unico obiettivo che si prefigge il cristiano è la sal-
vezza della propria anima.

Il cristianesimo non è una religione nazionale, ma universa-
le, indirizzata a “tutti i popoli della Terra”.

Il cristianesimo e il paganesimo romano 5



6 Il Medioevo e la Chiesa

I vocaboli del cristianesimo

Dio. Nell’ebraismo Dio è uno solo. Il monoteismo fu ripreso anche dal

cristianesimo.

Gesù. In ebraico significa “Dio salva”. Per i cristiani è il Figlio di Dio, par-

te della Santissima Trinità, insieme a Dio, Padre di Gesù e di tutti gli

uomini, e allo Spirito Santo.

Cristo. Equivalente all’ebraico Messia, deriva dal greco christós, ossia

“unto”. Nella cultura orientale erano unti i re, i sacerdoti e i profeti. Gesù

Cristo sarebbe “l’unto del Signore”, colui che Dio ha scelto per salvare

gli uomini dal peccato.

Vangelo. Deriva dal greco euanghélion, vale a dire “buona notizia” di sal-

vezza portata da Gesù. Sui vangeli canonici la Chiesa fonda i propri inse-

gnamenti. La parola “canone” deriva dal greco kanòn, il bastone di can-

na dritto utilizzato per portare ordine. In senso figurato indica la norma,

la regola. I vangeli sinottici sono detti così perché se confrontati è pos-

sibile rilevare numerose somiglianze fra loro. L’espressione sinottico

deriva dal greco syn, “con”, òpsis, “occhio”. Infatti, messi a confronto fra

loro su tre colonne, con il solo sguardo possono notarsi fra i tre vange-

li numerose somiglianze narrative. Infine, essi possono anche non esse-

re riconosciuti dalla Chiesa. In questo caso sono detti “apocrifi”, ossia

“nascosti”, falsi e non utilizzabili per determinare la dottrina. 

Cristiani. Tutti coloro che credono in Gesù Cristo, nella sua natura divi-

na e nella sua predicazione.

Chiesa. Deriva dal greco ecclesìa, “assemblea”. Inizialmente configura-

va solo l’assemblea fisica, poi il significato si è allargato a tutta l’orga-

nizzazione religiosa cristiana.

Vescovo. Deriva dal greco epíscopos, “ispettore”, ossia colui che verifi-

ca il corretto andamento della diocesi, del gruppo di comunità di un cer-

to territorio. 

Presbitero. Deriva dal greco presbyteros, “anziano”, abbreviato in prete.

Si tratta del sacerdote, colui che guida la comunità e che amministra i

sacramenti.

Diacono. Deriva dal greco diákonos, ossia “servitore”. Aiuta il sacerdo-

te nell’amministrazione della comunità e dei sacramenti.

Concilio. Riunione di tutti i vescovi delle varie chiese cristiane, organizza-

ta allo scopo di uniformare la dottrina, gli usi e le forme della religione.



5. L’Islam e il mondo orientale

I punti-chiave

➢ L’Islam è stato elemento di rottura, ma anche di unificazione e rilan-
cio economico e culturale.

➢ Maometto si proclama Profeta di Allah e inizia la predicazione di una
nuova religione monoteistica, l’Islam.

➢ Cacciato da La Mecca, Maometto trova a Yathrib la sua nuova patria
(622). Da lì lancia una guerra di unificazione dell’Arabia.

➢ Si diffonde il principio dell’integralismo nel mondo islamico.
➢ Dopo Maometto, i califfi costruiscono un grande impero a discapito

dei Sassànidi e dei Bizantini (632-661).
➢ Con la dinastia omayyade (661-750), l’Impero islamico si allarga

ancora. Gli Arabi sbarcano in Spagna nel 711. Nel 718 i musulma-
ni non riescono a prendere Costantinopoli. Nel 733 sono sconfitti a
Poitiers da Carlo Martello. Si arresta l’avanzata araba.

➢ Con la dinastia abbàside (750-945) si rafforzano i commerci verso
l’Oriente.

5.1. L’Islam ha diviso o ha unito?

Lo storico Henri Pirenne nel 1935 scrisse un saggio assai
famoso e molto discusso, intitolato Maometto e Carlo Magno. In
quest’opera egli sosteneva che la fine del mondo antico e l’inizio
del Medioevo fossero da ricondurre alla nascita dell’Islam piutto-
sto che alle invasioni barbariche e alla fine dell’Impero romano
d’Occidente. Egli afferma che “mentre i Germani non ebbero
niente da opporre al cristianesimo dell’Impero, gli Arabi erano
esaltati da una fede nuova”. I Germani assorbirono in parte il
mondo antico non avendo nulla da proporre, mentre “presso gli
Arabi … è il vinto che andrà al vincitore, e non vi potrà andare che
servendo, come lui, Allah, leggendo, come lui, il Corano, dunque
apprendendone la lingua, che è la lingua santa e nello stesso tem-
po la lingua dei conquistatori”. Secondo lo storico, “sulla riva del
Mare nostrum (il Mediterraneo) si stendono ormai due civiltà dif-
ferenti ed ostili”, poiché “l’Islam ruppe l’unità del Mediterraneo,
che le invasioni germaniche avevano lasciata sussistere”.



In un certo senso l’Islam tracciò un solco fra Occidente e
Oriente, ma allo stesso tempo fu anche un elemento determi-
nante per una nuova unificazione, differente da quella portata
dai Romani a suo tempo.

5.2. Nascita ed espansione dell’Islam in Arabia

Prima di Maometto, l’Arabia era una realtà politica e sociale
frammentata, le cui città sorgevano lungo le vie carovaniere,
vicino alle oasi o ai confini del deserto. I Bizantini e i Sassànidi
non percepirono gli Arabi
come pericolosi concor-
renti per l’egemonia in
Oriente. La struttura tri-
bale e il nomadismo beduino restituivano degli Arabi un’imma-
gine di arretratezza che non sembrava condurre a una qualsiasi
forma di civiltà progredita.

Tuttavia, all’inizio del VII secolo, un mercante di nome Mao-
metto (570-632), nativo della Mecca, una città dell’entroterra
arabico, si presentò ai suoi conterranei come il Profeta dell’uni-
co dio, Allah, lo stesso della tradizione biblica giudaico-cristia-
na. A lui l’arcangelo Gabriele avrebbe rivelato il messaggio di
Allah. La Mecca è il luogo in cui da secoli si trova la Kaaba, un
tempio a forma di cubo in cui è conservato un meteorite che
secondo la tradizione islamica sarebbe stato portato sulla terra
dallo stesso arcangelo Gabriele. Anche in epoca preislamica la
Kaaba era un luogo importantissimo di culto per tutta la regio-
ne, cuore del politeismo arabico e fonte inesauribile di guada-
gno per la città in quanto meta di pellegrinaggi.

Maometto individuò nei ricchi mercanti la causa delle ingiu-
stizie e dei mali della sua società e questo gli permise di conqui-
stare le simpatie dei ceti più poveri. I commercianti si coaliz-
zarono, quindi, contro Maometto e lo spinsero, nel 622, ad
abbandonare La Mecca. Maometto si trasferì nel villaggio di
Yathrib, 400 km a nord dalla sua città natale. In concomitanza
dell’emigrazione (ègira) di Maometto iniziò l’era islamica.

56 L’Islam e il mondo orientale

I beduini sono abitanti del deserto

arabico, dediti ai commerci.



A Yathrib la sua predicazione incontrò l’entusiasmo popolare.
La città cambiò nome in Medina (“città” per antonomasia) e
Maometto vi fondò la comunità (umma) dei muslim (gli assog-
gettati ad Allah), una moschea, delineando i principi fondamen-
tali dell’Islam (sottomissione). Questi contenuti furono, a metà
del VII secolo, raccolti nel Corano, il testo sacro degli islamici.
Si tratta di un libro diviso in 114 capitoli dette sure, contenente
gli ammonimenti e i precetti che Maometto pronunciò su ispi-
razione divina.

La nuova religione era improntata al principio dell’integrali-
smo, in quanto non era ammessa alcuna distinzione fra potere
spirituale e politico, fra sacro e profano. Tutta la vita, nella sua
integrità, appartiene ad Allah e non vi è ambito della vita di un
uomo che non debba essere consacrato a Dio. Pertanto, il Cora-
no e la Sunna, ossia il codice di comportamento stabilito da
Maometto, compongono la sharia, la Legge di Dio, da cui
discende il fiqh, la giurisprudenza coranica che regola la vita
sociale e individuale.

Il principio dell’integralismo fece sì che Maometto potesse
accentrare ogni tipologia di potere, spirituale, civile e militare.
Fornì, quindi, la città di Medina di un solido sistema difensivo.
Al contempo, il Profeta suscitò l’ira dei Meccani ordinando l’ag-
gressione delle carovane di passaggio nei pressi di Medina. Nel-
la battaglia di Badr del 624, ricordata come la prima vittoria
militare islamica, egli sconfisse i Meccani posti a difesa di una
carovana, la cui reazione armata non si fece attendere. Nel 626
l’esercito di Maometto fu sopraffatto ai piedi del monte Uhud
e nel 627 Medina fu posta sotto assedio. Maometto seppe orga-
nizzarsi e nel 630, dopo aver consolidato la sua posizione mili-
tare, sociale e religiosa nell’area, portò l’attacco a La Mecca.
Entrò nella città senza incontrare resistenza e distrusse ogni
idolo pagano, ad eccezione della Kaaba e della pietra nera in
essa contenuta. Anzi, esse furono assorbite dalla tradizione isla-
mica. Maometto morì nel 632 quando la penisola arabica era
stata ormai interamente assoggettata.

Nascita ed espansione dell’Islam in Arabia 57



5.3. L’Impero islamico

La storia dell’espansione islamica può essere così suddivisa:

• califfato elettivo (632-661);

• califfato omayyade (661-750);

• califfato abbàside (750-945).

Alla morte di Maometto, la umma islamica fu affidata ad un
califfo, Abu Bakr, strettissimo collaboratore del Profeta, eletto
dai capipopolo. Nel 634 gli successe Omar. Il nuovo califfo
governò per dieci anni e sottrasse ai Bizantini la Palestina, la
Siria, l’Egitto e la Tripolitania. Nel 642 erano sotto il dominio
degli islamici anche la Mesopotamia e la Persia occidentale.
L’Impero sassànide, quindi, improvvisamente scomparve, sop-
piantato dai nuovi dominatori, dotati di un esercito forte e velo-
ce. Gli islamici seppero imporsi nei nuovi territori:

• con la forza delle armi;

• sfruttando la debolezza degli imperi bizantino e sassànide e
l’esoso fiscalismo al quale sottoponevano le masse;

• adottando un atteggiamento tollerante sul piano religioso,
in quanto gli Arabi non intesero convertire le popolazioni
locali, ma garantirono protezione ai cristiani e agli ebrei die-
tro il pagamento di un tributo;

• grazie al messaggio islamico, favorevole ai ceti più deboli;

• esentando i musulmani dal pagamento delle tasse (questo
aspetto incoraggiò non poco la conversione all’Islam);

• portando benessere economico e vivacità commerciale;

• ridando slancio all’agricoltura attraverso importanti opere
di irrigazione.

Dopo i califfati di Othman e Alì, dal 661 al 750 il potere pas-
sò all’aristocrazia mercantile meccana, rappresentata dalla
dinastia omayyade. Alla morte di Alì (genero di Maometto), i
suoi seguaci e suo figlio Al-husayn dichiararono che solo i
discendenti di Maometto avrebbero potuto guidare la umma. A

58 L’Islam e il mondo orientale



questa dichiarazione si opposero gli Ommayyadi, che nel 680
trucidarono Al-husayn e tutta la sua famiglia a Kerbala, in
Mesopotamia. Tale evento diede origine al più grande scisma
della storia dell’Islam, quello degli Sciiti, che si separarono dal-
la maggioranza sunnita. In questo periodo la capitale della
umma fu spostata da Medina a Damasco; i confini dell’Impero si
estesero a oriente fino al fiume Indo e, verso occidente, fino in
Spagna. Nel 711 gli Arabi sbarcarono nella penisola iberica
comandati da un grande
generale, Tarik. Con la
terribile sconfitta rime-
diata nella battaglia del
Guadalete, i Visigoti per-
sero il loro re, Roderico, e
tutto il regno. Gli Arabi
proseguirono la loro mar-
cia e in pochi anni cancel-
larono definitivamente
quello che rimaneva della
presenza visigota in Setti-
mania. Nel 721 l’ultimo re visigoto, Ardo, perì mentre si impe-
gnava a difendere la capitale del suo regno, Narbona. Gli isla-
mici conquistarono anche la Provenza, ma nel 733 furono attac-
cati dal maggiordomo dei Franchi, Carlo Martello, nei pressi
di Poitiers. La grande vittoria dei Franchi interruppe l’avanza-
ta araba. I musulmani furono costretti, quindi, a ritirarsi dalla
Francia. Intanto, nel 718 anche Costantinopoli aveva felice-
mente resistito all’assedio arabo, iniziato l’anno prima. 

Con la dinastia persiana abbàside, giunta al potere nel 750,
la capitale fu trasferita da Damasco a Baghdad (“Città della
pace”), fondata nel 762. La scelta celava un chiaro intento: spo-
stare verso oriente il baricentro dell’Impero, a più stretto con-
tatto con i grandi commerci internazionali diretti all’India e alla
Cina. Le zone occidentali furono affidate a dei governatori det-
ti emiri. Essi poterono amministrare i territori loro assegnati
con relativa autonomia. La nuova dinastia non abbandonò total-

L’Impero islamico 59

La comunità islamica è guidata dalle

seguenti figure:

l’Imam, che è la guida spirituale e ha

particolare competenza nelle que-

stioni religiose (nell’Islam non esiste

una gerarchia ecclesiastica);

l’Emiro (dall’arabo amir, “comandan-

te”);

il Califfo (dall’arabo khalifa, “succes-

sore”, “vicario”).



mente l’impronta espansionistica, sebbene le sconfitte di Poi-
tiers e di Costantinopoli avessero condotto a una più accorta
politica militare. Particolarmente complicata fu la conquista
della Sicilia. Invasa nell’827, solo nel 902 fu totalmente assog-
gettata. Con la fine della dinastia abbàside l’impero islamico si
frazionò in vari califfati.

5.4. Il contributo dell’Islam alla crescita culturale

Nonostante nel X secolo fossero terminate le guerre di con-
quista da parte degli islamici, essi proseguirono nelle loro atti-
vità di pirateria lungo le coste del Mediterraneo occidentale. In
quei secoli i cristiani svilupparono un’immagine negativa dei
musulmani, detti anche Saraceni. Eppure chi versava veramen-
te in una situazione di arretratezza economica, politica e cultu-
rale erano proprio i popoli cristiani dell’Europa. Baghdad
divenne il centro della cultura dell’Islam. Presso la Casa della
Sapienza confluirono le più grandi opere della tradizione greca
e orientale e i più grandi intellettuali dell’epoca. L’incontro di
diverse impostazioni culturali permise agli Arabi di progredire
notevolmente nelle conoscenze, negli studi e nelle scoperte. La
matematica, la trigonometria, l’astronomia, le conoscenze geo-
grafiche e numerose nozioni in campo chimico, farmacologico e
medico giunsero in Europa proprio grazie ai musulmani. Solo
per portare degli esempi, i contributi del matematico persiano
Khovarazimi (780-850 circa), del filosofo Averroè (1126-1198) e
del “tuttologo” Avicenna (980-1037), esperto in medicina, filo-
sofia, matematica, fisica, sbarcarono anche nel nostro continen-
te e in seguito furono assorbiti dalla nostra cultura.

VICENDE E PROTAGONISTI

I cinque pilastri dell’Islam

Il musulmano deve seguire cinque principi fondamentali in maniera rigo-
rosa. Questi principi fondamentali prendono il nome di pilastri (ark-an) e
sono:

60 L’Islam e il mondo orientale






