




memorix

La Divina CommediaLa Divina Commedia
Purgatorio



Memorix

Copyright © 2014 EdiSES S.r.l. – Napoli

9  8  7  6  5  4  3  2  1  0

2018  2017  2016  2015  2014

Le cifre sulla destra indicano il numero e l’anno dell’ultima ristampa effettuata

A norma di legge è vietata la riproduzione, an-

che parziale, del presente volume o di parte di 

esso con qualsiasi mezzo.

L’Editore

Progetto grafico:

ProMedia Studio di A. Leano – Napoli

Impaginazione:

EdiSES S.r.l. – Napoli

Grafica di copertina:

Etacom – Napoli

Fotoincisione:

R.ES. Centro Prestampa S.n.c. – Napoli

Stampa:

Litografia di Enzo Celebrano – Napoli

Per conto della

EdiSES – Piazza Dante, 89 – Napoli

www.edises.it        info@edises.it

ISBN 978 88 6584 055 9

http://www.edises.it
mailto:info@edises.it


Chiari nell’esposizione, esaurienti nei contenuti, gradevoli 
nella grafica, i Memorix si propongono di agevolare – come il 
nome stesso suggerisce – il processo di memorizzazione, stimo-
lando nel lettore sia l’attenzione visiva sia la capacità di associa-
zione tra concetti, così da “trattenerli” più a lungo nella mente. 
Schemi, uso frequente di elencazioni e neretti, parole-chiave, 
curiosità, brevi raccordi interdisciplinari, test di verifica a fine 
capitolo: ecco le principali caratteristiche di questi tascabili. 

Utili per apprendere rapidamente i concetti base di una di-
sciplina o per ricapitolarne gli argomenti principali, i libri della 
collana Memorix si rivolgono agli studenti della scuola superio-
re, a chi ha già intrapreso gli studi universitari, a quanti si accin-
gono ad affrontare un concorso. Ma anche a tutti coloro che vo-
gliono riappropriarsi di conoscenze che la mancanza di esercizio 
ha affievolito o semplicemente vogliono farsi un’idea su materie 
che non hanno fatto parte della propria esperienza scolastica o, 
ancora, vogliono avere a portata di mano uno strumento da con-
sultare velocemente all’occorrenza.

Eventuali aggiornamenti o errata corrige saranno resi disponibili on line 
(www.edises.it) in apposite sezioni della scheda del volume.
Potete segnalarci i vostri suggerimenti o sottoporci le vostre osservazioni 
all’indirizzo redazione@edises.it

Memorix

http://www.edises.it
mailto:redazione@edises.it


La Divina Commedia è un pilastro fondamentale della nostra 
cultura, ma la complessità della materia e i suoi molteplici aspetti 
possono rendere ostico l’approccio allo studio e all’approfondi-
mento delle tematiche trattate, che spaziano dalla religione alla 
politica, dalla storia alla filosofia, dalla mitologia alla teologia. 

La Commedia si offre al lettore contemporaneo come un af-
fresco della vita ai tempi di Dante e, nello stesso tempo, come 
un’ampia trattazione delle questioni imperiture dello spirito 
umano, quali la pacifica convivenza, la fede, la gioia della cono-
scenza, la certezza di una giustizia infallibile. 

Il volume, che intende proporsi come guida alla lettura del 
Purgatorio, si sofferma sulla vita e sul percorso politico e cultu-
rale di Dante nonché sulla struttura della Commedia, per poi ar-
ticolarsi nell’illustrazione dei singoli canti. Nell’intento di ren-
dere più chiara la comprensione dei versi, i trentatré canti che 
compongono il Purgatorio vengono esaminati singolarmente e 
spiegati attraverso un linguaggio più immediato. Il testo fornisce 
anche un’analisi critica di ciascun canto con particolare riguar-
do all’aspetto linguistico e alle principali voci che, negli anni, si 
sono susseguite nell’approccio analitico. 

La Divina Commedia - Purgatorio



Sommario

La vita di Dante nel suo tempo 1

Introduzione alla Divina Commedia 

Struttura e composizione 7
Il contenuto. Il viaggio  8
Le fonti. L’enciclopedismo  9
L’autore attore 10
Il viaggio come missione  11
Dante agens e auctor  11
Dante e le anime  13
L’allegoria 14
Pluristilismo e plurilinguismo  15

Il Purgatorio 17

Canto I 21

Canto II 29

Canto III 38

Canto IV 46

Canto V 54

Canto VI 62

Canto VII 72

Canto VIII 82

Canto IX 91

Canto X 101

Canto XI 110

Canto XII 119

Canto XIII 127

Canto XIV 136

Canto XV 145

Canto XVI 153



VI Sommario

Canto XVII 161

Canto XVIII 171

Canto XIX 182

Canto XX 191

Canto XXI 202

Canto XXII 210

Canto XXIII 218

Canto XXIV 225

Canto XXV 234

Canto XXVI 242

Canto XXVII 250

Canto XXVIII 258

Canto XXIX 265

Canto XXX 271

Canto XXXI 278

Canto XXXII 285

Canto XXXIII 293



Il Purgatorio

Il Purgatorio è la cantica che impegna l’invenzione di Dan-
te nel dare forma fisica a un luogo che solo da poco la Chiesa 
(nel concilio di Lione del 1274) aveva ufficialmente riconosciuto 
come regno ultraterreno. Prima di allora il destino delle anime 
poteva condurle o all’Inferno o al Paradiso. Egli, forse indot to 
dalle Visioni della mistica Matilde di Hackenborn, ne “inven-
ta” la forma di monte emerso, come unica terra dell’emisfero 
australe, agli antipodi di Gerusalemme, in seguito alla caduta 
di Lucifero, causa della voragine infernale, e ne fa la sede di 
espiazione delle anime peccatrici che, con il pentimento, han-
no ottenuto il perdono di Dio e che vi sono traghettate da un 
angelo. Diversamente dall’Inferno, qui le pene sono volute, 
non imposte. Le anime espianti, ormai libe re dal male, sono 
desiderose di purgare le loro colpe nelle varie cor nici, in cui il 
monte è suddiviso, dove si disporranno per propria volontà. Il 
Purgatorio è soggetto alla dimensione temporale, non sarà la 
sede definitiva delle anime, perché esse, espiate le proprie colpe 
attraverso pene fisiche, pre ghiere e meditazione su esempi edi-
ficanti, potranno godere l’eterna beatitudi ne del Paradiso. La 
percezione del tempo nell’ascesa alla cima del monte è, quin di, 
ben scandita: quattro albe e tre tramonti, possibile allusione alle 
quattro virtù cardinali e alle tre virtù teologali di chi è illuminato 
dalla grazia del Signore. Le prime balze rocciose costituiscono 
l’Antipurgatorio, di cui la Chiesa non fa menzione. Vi sostano 
le anime negligenti (distribuite in quattro gruppi: scomu nicati, 
pigri, morti violentemente, principi negligenti), pentite sì, ma in 
punto di morte, che dovranno attendere per un tempo prestabi-
lito prima di accedere al Purgatorio vero e proprio. Questo è co-
stituito da sette cornici, che tagliano il monte in senso orizzon-
tale. L’ingresso alla prima cornice, e quindi alle sei sovrastanti, 
avviene attraverso una porta davanti alla quale siede un angelo 
guardiano. Il principio ordinatore delle colpe è tutto cristiano e 



18 La Divina Commedia - Purgatorio

risale a san Tommaso e, più indietro, a san Gregorio Magno, è 
l’amore, o meglio, l’amore deviato verso il male altrui, oppure 
l’amore difettoso, rivolto a Dio con scarsa intensità o rivolto ai 
beni terreni con foga eccessiva. Nelle sette cornici sono dunque 
puniti, in gra vità decrescente dal basso verso l’alto, i sette peccati 
capitali: superbia, invidia e ira (generati dall’amore per il male 
altrui); accidia (amore tiepido per Dio); avarizia (e prodigalità), 
gola e lussuria (generati da amore smodato per i beni ter reni). 
Al di sopra dell’ultima cornice, cinta da un muro di fiamme, si 
trova il Paradiso terrestre o Eden, che rappresenta la perfezione 
originaria dell’uomo, recuperabile dopo l’espiazione. Vi scorro-
no due fiumi, il Letè e l’Eunoè, l’im mersione nei quali sancisce 
la definitiva purificazione dell’anima e le consente di salire al 
Paradiso celeste. Non sono puniti i peccati com piuti, annullati 
dal pentimento, ma sono punite le tendenze negative che hanno 
indotto a peccare. Dato che la dottrina cristiana riconosce sette 
disposizioni al male (i sette peccati capitali), ogni anima espierà 
tutte queste sette disposizioni perché l’uomo, dopo il peccato 
originale, ha in sé tutte le potenzialità negative. Ma l’espiazione 
sarebbe duplice, come sembra testimonia re lo spirito del poeta 
latino Stazio, che dalla quinta cornice si affiancherà a Dante e a 
Virgilio fino all’Eden. L’anima espierà “virtualmente”, cioè con 
l’at traversamento delle cornici corrispondenti, le tendenze al 
male che in essa sono rimaste allo stato potenziale; espierà “at-
tualmente”, cioè con la pena e con la sosta per un tempo stabilito 
da Dio nelle rispettive cornici, le tendenze che in essa sono state 
attive, ossia che l’hanno indotta al peccato.



Il Purgatorio dantesco

VII cornice: LUSSURIOSI

VI cornice: GOLOSI

V cornice: AVARI E PRODIGHI

IV cornice: ACCIDIOSI

III cornice: IRACONDI

II cornice: INVIDIOSI

I cornice: SUPERBI

PORTA DEL PURGATORIO

4ª schiera di negligenti: PRINCIPI

Valletta amena

3ª schiera di negligenti: MORTI PER VIOLENZA

2ª schiera di negligenti: PIGRI

Spiaggia

1ª schiera di negligenti: MORTI SCOMUNICATI

A
N

T
IP

U
R

G
A

T
O

R
IO

A
M

O
R

E
 R

IV
O

L
T
O

A
L
 M

A
L
E

A
M

O
R

E
 P

O
C

O
V
IG

O
R

O
S
O

D
E
L 

B
E
N

E

PARADISO
TERRESTRE

A
M

O
R

E
 S

M
O

D
A

TO
P
E
R

 I
 B

E
N

I
TE

R
R

E
N

I





Canto I

LUOGO: Antipurgatorio, spiaggia

TEMPO: domenica di Pasqua 10 aprile 1300, alba

CUSTODE: Catone Uticense 

PERSONAGGI: Virgilio

SEQUENZE NARRATIVE

Proemio al Purgatorio. Invocazione alle Muse (vv. 1-12)

Il canto si apre con il proemio, in cui Dante dichiara l’argo-
mento della cantica, ne definisce il tono narrativo e l’atmosfera 
psicologica, e procede poi all’invocazione delle Muse. L’ingegno 
del poeta, dopo aver attra-
versato il pelago burrasco-
so dell’Inferno, in nalza le 
sue vele per attraversare 
il mare meno crudele del 
secondo regno, il Purgatorio, 
dove le anime si purificano 
dalla macchia del peccato 
per divenire degne di salire al cielo. Per far ciò Dante invoca la 
Musa Calliope, affinché sostenga il suo poema con quel canto che 
sconfisse le Pieridi.

Le quattro stelle (vv. 13-27)

Dalle tristi tenebre dell’Inferno, Dante passa alla luce color 
zaffiro del Purgatorio, la cui aria intatta e trasparente fino al 
circolo dell’orizzonte rinnova la sua vista offuscata, insieme allo 
spirito, dalla cupa atmosfera infernale. Venere (Lo bel pianeto che 
d’amar conforta, v. 19) in questo momento fa risplendere tutta la 
parte orientale del cielo, coprendo con la sua luce la costellazio-
ne dei Pesci che avanza sotto la sua guida. Il poeta si gira verso 

È qui rievocato il mito delle Pieridi nar-
rato da Ovidio nelle Metamorfosi (libro 
V, vv. 302 ss.). Le nove figlie di Pierio, 
re della Tessaglia, orgogliose della 
propria bellissima voce, sfidarono nel 
canto le Muse e, sconfitte da Callio-
pe, furono trasformate in gazze. 



22 La Divina Commedia - Purgatorio

destra, in direzione del polo antartico, soffermandosi sulla lumi-
nosità di quat tro stelle (simbolo delle quattro virtù cardinali) che 
furono viste solo dai primi esseri umani (cioè da Adamo ed Eva), 
poiché ormai il polo artico, dove vivono gli uomini, è privo della 
luce di quelle stelle a causa del peccato originale. 

Apparizione e intervento di Catone (vv. 28-48)

Appena distolto lo sguardo dalle stelle, Dante si rivolge verso 
l’emisfero boreale e non riesce più a vedere l’Orsa Maggiore, 
ma si accorge della presenza di un vecchio dall’aspetto nobile, 
che suscita in lui un sentimento di riverenza pari a quello che 
un figlio prova per il pa-
dre. Egli ha lunghi capel-
li brizzolati e una lunga 
barba che gli scende sul 
petto, mentre i raggi delle 
quattro stelle sante illu-
minano il suo volto con la 
stessa intensità della luce 
del sole. Il vecchio Cato-

ne, custode del Purgato-
rio, chiede a Dante e Vir-
gilio come siano riusciti 
a fuggire dalla prigione 
eterna dell’Inferno e cosa li abbia guidati attraverso l’oscurità 
della voragine infernale. Questo evento straordinario desta in 
lui meraviglia al punto da spingerlo a chiedersi se siano state 
introdotte delle nuove leggi nel cielo che permettano ai dannati 
di uscire dagli inferi.

Colloquio tra Virgilio e Catone (vv. 49-84)

Dopo aver fatto inginocchiare Dante, Virgilio spiega a Cato-
ne di non essere lì per sua volontà, poiché furono le preghiere 
di una donna scesa dal cielo (Beatrice) a indurlo ad accompa-
gnare Dante nel suo viaggio. Quest’ultimo, infatti, non è ancora 

Marco Porcio Catone (95 a.C. - 46 a.C.) 
si uccise a Utica per non essere fatto 
prigioniero da Cesare e per non soprav-
vivere alla caduta delle libertà repubbli-
cane; egli infatti combatté dalla parte di 
Pompeo allo scoppio della guerra civile 
del 49 ritenendolo difensore della lega-
lità senatoria. Fu idealizzato dai repub-
blicani come simbolo dell’opposizione 
alla tirannide e come tale descritto da 
Lucano nella Farsaglia e da Seneca nel 
De costantia sapientis.



 Canto I 23

morto, ma i suoi peccati e il suo traviamento morale lo hanno 
avvicinato tanto alla perdizione dell’anima che sarebbe bastato 
ancora poco tempo per perderlo. Virgilio dunque chiarisce ul-
teriormente la sua posizione di guida, spiegando che il suo in-
tervento si è reso necessario per salvarlo, secondo quanto deciso 
dalla volontà divina. Egli afferma di aver già mostrato a Dante 
le anime dannate e di accingersi ora a mostrargli quelle che si 
purificano attraverso la penitenza nel regno del quale Catone 
è il custode. Il percorso che hanno seguito sarebbe ora troppo 
difficile da spiegare, ma dal cielo gli deriva una virtù che lo aiu-
ta a condurlo alla sua presenza e ad ascoltare le sue parole. La 
guida chiede perciò a Catone di voler accogliere il suo protetto 
con benevolenza, poiché è alla ricerca di quella libertà di cui ben 
conosce il valore chi per essa ha rinunciato alla propria esistenza. 
Catone infatti lo sa bene, poiché, proprio in nome della libertà, 
abdicò in Utica alla vita senza amarezza. Le leggi degli inferi 
non sono state dunque violate perché Dante è vivo, e Virgilio 
non è legato dalla giurisdizione di Minosse in quanto si trova nel 
Limbo insieme a Marzia, che ancora prega per il suo caro Cato-
ne come fece in vita. Virgilio prega Catone, in nome dell’amore 
che Marzia ancora gli porta, di accondiscendere alla richiesta e 
di concedere loro di visitare i sette gironi del Purgatorio. 

Replica di Catone e sua sparizione (vv. 85-111)

Catone risponde che Marzia gli fu tanto cara in vita da indurlo 
a concederle tutti i favori che ella aveva desiderato, ma ora che 
è uno spirito del Limbo non può più avere alcuna influenza su 
di lui. Tuttavia, se a spingerli e guidarli è una donna scesa dal 
cielo, ciò è di per sé sufficiente ad avere il suo consenso affinché 
i due poeti possano proseguire il loro cammino. Catone dunque 
chiede a Virgilio di cingere i fianchi di Dante con un giunco e di 
lavare il suo volto in modo da cancellare ogni traccia di sudiciu-
me, poiché non sarebbe decoroso presentarsi dinanzi al primo 
angelo del Paradiso con gli occhi ancora offuscati dalla nebbia 
infernale. Nella parte più bassa del Purgatorio, dove si sospinge 



24 La Divina Commedia - Purgatorio

il mare, crescono nella sabbia dei giunchi e nessun’altra pianta 
dal fusto rigido vi può attecchire, perché non può piegarsi per 
resistere alla forza delle onde. Catone spiega che, al termine del 
rito purificatorio, non dovranno ripassare da dove ora si trova-
no, bensì proseguire l’ascesa del monte seguendo il cammino 
più agevole che il sole, ormai prossimo a sorgere, mostrerà loro. 
Detto questo sparisce, e Dante si risolleva senza parlare e si av-
vicina alla sua guida rivolgendogli lo sguardo.

Rito di purificazione (vv. 112-136)

Virgilio invita Dante a seguirlo nella discesa verso la spiag-
gia del Purgatorio, dove le prime luci dell’alba permettono di 
distinguere il tremolio del mare. I due poeti camminano per la 
pianura come dei viandanti che, smarrita la strada, pensano di 
vagare inutilmente fino a quando non l’abbiano ritrovata. Giunti 
in un luogo dove la rugiada resiste più a lungo perché si trova 
in un punto ombroso, Virgilio pone entrambe le mani aperte 
sull’erba e Dante, comprendendo le sue intenzioni, gli porge le 
guance ancora rigate dalle lacrime affinché le lavi; il suo volto 
così recupera il colore che il sudiciume dell’Inferno aveva coper-
to. Arrivati sulla spiaggia solitaria che non vide mai le sue acque 
solcate da un essere vivente capace di tornare indietro, Virgilio 
cinge i fianchi di Dante con un giunco, che appena colto mira-
colosamente rinasce.

ANALISI E COMMENTO

Protasi e invocazione alle Muse

Il primo canto del Purgatorio è notoriamente un canto strutturale, se-
condo la classica definizione di Benedetto Croce, e ciò è assolutamente 
vero per ciò che riguarda la Protasi (vv. 1-12) e l’invocazione, in cui la 
strutturalità è dettata dalla funzione enunciativa e dall’anticipazione del-
le modalità stilistiche. Il primo canto non segna l’inizio del viaggio intra-
preso da Dante, come pure nell’Inferno; si tratta piuttosto di un preludio 



 Canto I 25

all’intera cantica. Come nell’Inferno, ritroviamo l’invocazione alle Muse, 
le informazioni cronologiche, le allegorie. Nuove sono, invece, alcune 
caratteristiche tipiche del Purgatorio: le immagini diventano meno crude, 
il linguaggio più pacato e l’intera atmosfera assume toni a tratti dolci e 
composti, in linea con la finalità del Purgatorio, luogo dove le anime si 
preparano alla purificazione e all’ingresso in Paradiso. Dante si muove 
su un doppio binario, individuabile nei paralleli Inferno-Purgatorio, tem-
pesta-quiete, anima turbata-anima in quiete. L’evocazione delle Muse 
sembra introdurre elementi e implicazioni mitologico-religiose, che offro-
no al lettore una visione anche ritualistica dell’intenzionalità dantesca. 
Qui non appare il Dante forte e sicuro del Paradiso, ma quello ancora in 
balia della barchetta dell’ingegno e delle oscure acque; ciò nonostante 
la prolessi che apre il tema indica anche stilisticamente un’ascensio-

nalità che porta sino a Dio. Anche il “ma” del v. 7 come congiunzione 
avversativa e il “qui” seguente, avverbio, lanciano il flusso ascendente e 
l’idea che da quel momento si possa solo salire verso Dio. Il primo canto 
si apre con il proemio in cui Dante enuncia con chiarezza l’argomento da 
trattare (canterò di quel secondo regno / dove l’umano spirito si purga / 

e di salir al ciel diventa degno), e per aver effetto nell’intento invoca le 
Muse (in particolare Calliope) che, avvezze alle vittorie per aver sconfitto 
le Pieridi, possono sostenere e aiutare il poeta a trattare non più della 
gente morta e senza speranza, ma di coloro la cui anima si può innal-
zare dal peccato. Il doppio valore di alquanto surga, riferito a Calliope, 
potrebbe essere indicativo dell’intenzione di trattare una materia più 
alta rispetto all’Inferno, ma ancora bassa rispetto a quella del Paradiso.

Il cielo dell’emisfero australe

I versi 13-15 sembrano costituire una pausa tecnica introduttiva di un 
nuovo concetto; aprono infatti il nuovo paesaggio in cui Dante si perde 
e spera, e il Dolce color d’oriental zaffiro sottende a una tranquillità 
quasi umana, l’idea della luce. Dolcezza, serenità e purezza sono le 
note caratteristiche di un luogo che è natura e spirito insieme, che fa 
riconquistare l’idea di mondo a Dante, una riconquista di tempo e spazio 
anche attraverso mezzi stilistici, come la dieresi di oriental che rallenta 
il ritmo e dà tempo di riconquistare la dimensione di luce. Lo stesso av-
viene con l’oriente, che ride grazie a Venere portatrice di luce, in quanto 
amore, e l’amore è la legge che regna in questo mondo, in opposizione 



26 La Divina Commedia - Purgatorio

alla legge dell’Inferno. Qui le dimensioni tornano individuali, e lo stesso 
Dante sembra riacquistare la sua identità, almeno parzialmente, sino a 
quando non verrà purificato. I versi fino al 18 introducono una dolcezza 
diffusa tutt’intorno, nel sereno aspetto del mezzo, valutabile sino all’o-
rizzonte, primo giro, che restituisce a Dante una gioia che non poteva 
cogliere nell’Inferno e gli permette di recuperare la dimensione umana 
che lì aveva perduto, rattristato gli occhi e il cuore. Nei versi 19-21 si 
cita il pianeta Venere, che tende e fa tendere all’amore. Il pianeta è 
visibile e fa risplendere la parte orientale del cielo offuscando appena la 
costellazione dei Pesci, che appare in cielo insieme al pianeta dell’amo-
re, ch’erano in sua scorta. Nei versi 22-27, Dante si volta a destra, si 
concentra sull’emisfero antartico (l’altro polo) e vede quattro stelle che 
erano state vedute soltanto dalla prima gente, cioè dai primi uomini, 
probabilmente Adamo ed Eva. Esse sono il simbolo delle virtù cardinali 
(prudenza, giustizia, fortezza e temperanza) e fanno gioire per la loro 
presenza tutto l’emisfero, deprimendo l’altro (settentrional sito) che non 
le può vedere.

Catone

Quando Dante volge lo sguardo dove era scomparsa l’Orsa Maggiore, 
vede Catone. I versi 32-33 introducono questa figura immensa osserva-
ta in rapporto ai concetti di libertà e salvezza. Qui si pone il problema 
dell’allegoria in Dante, in particolare in un canto la cui struttura è tutta 
emblematica e che sotto questo punto di vista si offre efficace para-
digma di tutta la seconda cantica. La figura di Catone esprime la ricon-
quista della libertà dopo l’esperienza del male, ogni gesto di Virgilio è 
un’ufficiatura liturgica nella riconsacrazione del suo discepolo al bene, 
e il personaggio Dante appare nello stato del catecumeno che comincia 
il suo ciclo di iniziazione purificatrice. Il problema esegetico va almeno 
citato, ci si chiede cioè perché Catone, che è nato prima di Cristo, non 
sia all’Inferno o nel Limbo, essendosi, tra l’altro, macchiato di un pec-
cato gravissimo, poiché egli è suicida come Pier delle Vigne. Dante non 
solo gli dà dignità, ma lo destina alla salvezza. La spiegazione è nelle 
motivazioni che lo spinsero a cercare la morte: Catone infatti si sacrificò 
per protestare contro Cesare in nome della stessa libertà che Dante 
ricerca. Si noti la potenza dei vv. 74-75, ove lasciasti la veste, dove ve-

ste è metafora di corpo ed esprime un gesto potente e simbolico, come 



 Canto I 27

quello di Dante che lascia la veste dell’Inferno per surgere attraverso 
il Purgatorio al Paradiso. Anche le parole di Catone confermano l’ecce-
zionalità del suo stato e sono stilisticamente richiami alla legge (son le 

leggi d’abisso così rotte?, v. 46; o è mutato in ciel novo consiglio, v. 47). 
Siamo dinanzi a un Catone che non ha più contatti con l’umano e che 
non si smuove nemmeno dinanzi al ricordo di Marzia (Or che di là dal 

mal fiume dimora, più muover non mi può, per quella legge, vv. 88-89). 
Questo richiamo sposta l’iniziale candore dell’anima del poeta verso il 
tema della responsabilità, della consapevolezza del dovere che la sua 
condizione di privilegiato comporta e dunque l’aspirazione alla fase della 
penitenza. Erich Auerbach scrive: “La libertà politica e terrena per cui 
Catone è morto […] è una prefigurazione di quella libertà cristiana che 
ora egli è chiamato a custodire e in vista della quale anche qui egli resi-
ste ad ogni tentazione terrena; di quella libertà cristiana da ogni cattivo 
impulso che porta all’autentico dominio su se stesso, appunto quella 
libertà per raggiungere la quale Dante è cinto del giunco dell’umiltà, 
finché la conquisterà realmente sulla sommità della montagna e sarà 
coronato signore di se stesso da Virgilio”. A convincere Catone è solo 
l’obbedienza alla legge divina esposta da Virgilio (vv. 52-57), che per 
altro lo spinge a consigliare un percorso ideale al poeta latino (vv. 94 
ss.), in cui raccomanda il rito purificatore del corpo di Dante. Catone, 
con le sue domande, palesa il dubbio che Dante e Virgilio possano aver 
violato la legge dell’Inferno, o che sia stata creata in cielo una nuova 
legge (è mutato in ciel nuovo consiglio?) che abbia permesso loro di arri-
vare alle grotte che custodisce. Alle domande di Catone risponde Virgilio 
e non Dante, che resta in silenzio e in ginocchio. È il maestro che dà 
le spiegazioni necessarie sull’eccezionalità del viaggio del suo protetto 
che, sebbene ancora vivo (non vide mai l’ultima sera), per volere divino 
deve essere salvato dalla dannazione. Virgilio, per convincere il suo in-
terlocutore a concedere loro il permesso di attraversare il regno che egli 
custodisce, ricorre al modulo della captatio benevolentiae. Prima infatti 
illustra il motivo del viaggio di Dante, che è alla ricerca di quella libertà 
(ch’è si cara / come sa chi per lei vita rifiuta, v. 72) in nome della quale 
Catone a Utica non esitò a togliersi la vita, e poi prega che questi, in 
nome della cara moglie Marzia, li lasci andare per le sette balze di cui 
è custode. L’Uticense (vv. 85-90) proclama severamente il suo distacco 
dai sentimenti terreni e spiega che li lascerà passare solo perché questa 



28 La Divina Commedia - Purgatorio

è la volontà divina e non per le lusinghe (non c’è mestier lusinghe, v. 
92), ma Virgilio dovrà prima purificare Dante del sudiciume dell’Inferno. 
Nelle istruzioni di Catone si riconoscono chiaramente gli elementi del 
rito, di una liturgia in cui il giunco simboleggia l’umiltà del peccatore che 
deve disporsi alla nuova via di purificazione. 

Rito purificatore di Dante

Ricompare l’io narrante di Dante (El cominciò, v. 112) e il paesag-
gio ritorna al centro non solo nel suo aspetto complessivo ma anche 
nel particolarismo delle scene. L’alba è più luminosa (vv. 115-117) e 
i due poeti sono soli. Il sorgere del sole è carico di significati perché 
simboleggia il cambiamento, la liberazione dalla schiavitù del peccato e 
il sopraggiungere della rinascita. Virgilio ripulisce il volto di Dante dalla 
caligine dell’Inferno e lo prepara al viaggio ascendente di cui è traccia 
l’unità stilistica. La descrizione è quella famosa dell’uomo che torna su 
una strada nota dopo esser stato in un luogo sconosciuto e lentamen-
te se ne rende conto. Arrivati dinanzi a un prato, Virgilio pone le mani 
sull’erba e attraverso le gocce di rugiada ripulisce il viso del poeta (mi 

fece tutto discoverto, v. 128). Sul lido diserto, che mai vide uomo vivo 
attraversare le sue acque e tornare indietro, l’uomo Dante viene cinto 
dal giunco. Il riferimento è evidentemente a Ulisse, che essendosi avvi-
cinato alla montagna del Purgatorio senza l’aiuto della grazia divina non 
riuscì a tornare nel nostro emisfero. Il giunco, pianta dell’umiltà, che 
immediatamente rinasce, pur ricalcando il ramoscello d’oro nel discorso 
della Sibilla a Enea, si presta a una nuova simbologia cristiana in cui 
l’umiltà è una ricchezza inesauribile.






